
 

 

 

 
 

¿La práctica psicoanalítica será 
surrealista o no será?  

 
por 

carlos arévalo plá 
 
 
 
 
 

e-dicciones Justine de la École lacanienne de psychanalyse  
¿La práctica psicoanalítica será surrealista o no será? 
Comité editorial: 
Helena Maldonado Goti  
Roberto Marín Villalobos 
Marina Serrato Pérez 
© 2026, e-dicciones Justine 

 
 
  



 

 1 

¿La práctica psicoanalítica será surrealista o no será?1  
 

 
carlos arévalo plá 

 
 

 
Alegoría del psicoanálisis 

Pedro Peralta (2008) 
 

 
Una pregunta, una invitación a pensar juntos, propongo hacer cierto recorrido para 

situar en qué punto considero pertinente la pregunta. 

No voy a tomar “El surrealismo”, es muy amplio y está marcado por muchos 

giros, muchas veces vinculados a las muchísimas rupturas o acontecimientos epocales. 

Para ubicarnos al comienzo podríamos seguir a Bretón que señala tres etapas históricas 

bien diferenciadas:  

• El periodo investigador o intuitivo o, para otros, la “fase de los sueños”, que 

abarca desde la separación de Dada hasta la toma de conciencia política en 1925;  

 
1 Texto producido a partir de dos eventos; la “Celebración de los 100 años del Manifiesto Surrealista” 
Montevideo, octubre 2024 y presentación en e-dicciones Justine, junio 2025. 



 

 2 

• El periodo razonador o “fase política” que algunos autores rematan en 1929 

con el ingreso de Dalí en el movimiento, y otros en 1930 con la traición de Aragón 

y Soupaul. 

• Otra etapa de “expansión internacional” que puede perfilarse hasta el regreso 

de Bretón a París finalizada la Segunda Guerra Mundial. 

 

El resto es un poco el designio que Bretón inscribió en su lápida «Je cherche l’or 

du temps» «yo busco el oro del tiempo» la cuestión de la supervivencia o no del 

movimiento. 

Tomaremos principalmente la “fase de los sueños”, desde los comienzos de la 

escritura automática hasta la presentación del Primer Manifiesto surrealista, esto sería 

aproximadamente entre 1918 y 1924. 

Entiendo la propuesta surrealista como una forma-de-vida en el sentido 

desarrollado por Agamben2. Una vida que ya no puede ser separada de su forma, una 

vida para la cual, en su modo de vivir, está en juego su vivir mismo y, en su vivir, está en 

juego principalmente su modo de vivir.  

La propuesta surrealista es una poética de la vida.  

El ejemplo paradigmático de esta propuesta es Rimbaud, quien es surrealista en 

la práctica de la vida y en cualquier parte. O también es posible pensar que una vida 

puede tener formas surrealistas en algún aspecto. Se puede ser surrealista en la 

malignidad, en el sadismo, en el amor, en política, en la aventura, en la moral, en la 

confidencia, en el ajenjo, en el beso, en el símbolo, en la atmósfera, en su casa, a la 

distancia, en la anécdota, etcétera. 

Agrego: se puede ser surrealista en sostener la experiencia de lo inconsciente. 

Laurie Laufer pensando el entrecruzamiento del psicoanálisis y el arte nos acerca 

cierta advertencia:  

Porque cuando el psicoanálisis pierde su relación con las obras de arte, con la literatura, 

con la poesía, con la poética misma de la obra de arte –a saber, su fuerza y sus condiciones 

de producción– [agregaría la experiencia artística] ¿no se convierte en una gnosis 

cientificista, una hermenéutica positiva?3  

 
2 Giorgio Agamben, El uso de los cuerpos, Adriana Hidalgo editora, Argentina, 2017. 
3 Laurie Laufer, Susurros del arte al psicoanálisis, Agálmata Ediciones, México, 2022, p. 16.  



 

 3 

 

Los movimientos 

Agamben dice: 

Los primeros veinte años del siglo XX se definieron con razón como la “época de los 

movimientos”. Y no sólo esto, tanto a la izquierda como a la derecha de los alineamientos 

políticos, los partidos le ceden su sitio a los movimientos (tanto el fascismo cuanto el 

movimiento obrero se definen como tales), pero también en el arte, en las ciencias 

(cuando, en 1914, Freud intentó definir el psicoanálisis, no encontró nada mejor que 

“movimiento psicoanalítico”) y en cada aspecto de la cultura los movimientos sustituyen 

a las escuelas y a las instituciones. 4 

 

Generalmente estos movimientos tienen algo en común, una mirada crítica 

sobre lo que está ocurriendo socio-políticamente, una mirada crítica hacia la visión del 

mundo de la época y muchas veces surgen en contraposición a cierto modo de La 

cultura. 

Ambos movimientos -el psicoanalítico y el surrealista- coinciden en ser 

productos de una determinada formación histórica que ve y hace ver lo que puede en 

función de sus condiciones; producen nuevas maneras de ver. 

Tienen en común darle relevancia a una parte del mundo, ese otro lado de la 

vida psíquica que se llama lo inconsciente. En algún sentido, ambos están tomados por 

las palabras e imágenes que hacen signo, se imponen, por la magia de las palabras, por 

la liberación de la lengua, el decir de la lengua, el decir de las imágenes. Claro que de 

distintos modos. El psicoanálisis “inventando” el inconsciente (con todo lo que acarrea 

esa narrativa), haciendo lugar a todo un aspecto de la vida anímica que no era 

considerado del modo que es propuesto por Freud, analizar sus efectos en la vida de las 

personas. Y el surrealismo ampliando la realidad, anexando a la realidad ese otro “lado 

oscuro”, experimentando la sobrerealidad. Bretón le agradece a Freud, darle un lugar 

importante a la imaginación. Es de este hilo que tiran los surrealistas para hacer salir de 

las profundidades de nuestro espíritu fuerzas nuevas desconocidas y que escapan a la 

razón, con la potencia de aumentar las fuerzas de la superficie o de oponerse sobre ellas. 

Es con esta realidad ampliada con la que intentaran subvertir la realidad. 

 
4 Giorgio Agamben, Creación y Anarquía, Adriana Hidalgo editora, Argentina, 2019, p. 20.  



 

 4 

Surrealismo es un neologismo, una palabra inventada, que proviene del francés: 

surréalisme; que se compone del prefijo sur (sobre o por encima) y de réalisme que se 

traduce como realismo. Fue acuñado por el escritor francés Guillaume Apollinaire en 

1917.  

En la traducción, el pasaje de una lengua a la otra, hace que en español se pierda 

el sentido de sur que implica una anexión. Se pasó como un galicismo con la 

consecuencia de que una parte de su sentido no pasara; podríamos pensar aquí las 

consecuencias de este efecto, algo contrario al espíritu surrealista de ampliar la realidad 

para transformarla. 

Una pequeña digresión: ambos movimientos utilizan imágenes marinas. Freud 

hablará de los Iceberg para dar cuenta de la estratificación del psiquismo -del cual vemos 

una parte y otra parte, la que no vemos, es mucho más grande-. Aragón hablará de 

océano, de olas, de una ola de sueños, cercano a la escritura de Lautréamont. Esta 

pequeña sutileza sobre los distintos estados del agua dice mucho de la sensibilidad de 

ambos; uno en lo que queda oculto y tiene cierta cristalización, el otro en lo moviente y 

en lo que eso agrega a la experiencia. 

Otra pequeña digresión: no sería una exageración decir que ambos movimientos 

funcionaron con una figura fuerte del guía, Freud y Bretón con todas las pasiones que 

estas figuras despertaban, el amor o el desamor, como el nombre de la obra de Man Ray 

“Objeto para ser destruido” (1923). 

 

  
 
 



 

 5 

Geógrafos y arqueólogos 

La lectura que hace Benjamin acerca de éste espíritu surrealista en su artículo 

“El surrealismo. La última instantánea de los intelectuales europeos, de 1929”5 es muy 

interesante. Él ve con buenos ojos como ese “estrecho círculo de personas ha hecho 

estallar desde dentro el ámbito de la poesía, empujando la ́ vida poética´ hasta los límites 

de lo posible.”6 

Dice Benjamin:  

Pero en sus inicios, cuando irrumpió sobre sus fundadores como una ola cargada de 

sueños, se anunció como el más cabal, concluyente y absoluto de los movimientos. Hacía 

suyo cuanto tocaba. Parecía que la vida sólo merecía la pena si el umbral entre vigilia y 

sueño quedaba anulado por un ingente flujo de imágenes; el lenguaje parecía serlo sólo 

si sonido e imagen, imagen y sonido se interpenetraban con tal automática y feliz 

exactitud que no dejaban resquicio alguno por donde insertar la ficha del “sentido”.7  

 

Esto es un punto a tener en cuenta, la diferencia en cómo es tratado lo 

inconsciente por los surrealistas y por los primeros psicoanalistas, el lugar del sentido y 

como se llega a él.  

En Freud, haciendo un recorte muy grande, que abarca varias prácticas 

psicoanalíticas, el sentido de las producciones del inconsciente hay que buscarlo en la 

historia de sujeto, donde las escenas anteriores son las que le dan sentido a las 

producciones, el sentido está oculto hay que develarlo, nunca es directo. Hay que ir de 

lo manifiesto a lo latente para encontrar el sentido. Esta deformado, disfrazado. 

Los surrealistas intentan transmitir la experiencia viva, donde el lenguaje 

precede al yo y al sentido, el centro es la experiencia que se hace de lo inconsciente y 

no la teoría, el sentido se produce por la exploración imaginativa. El sentido se produce.  

Entiendo que se produce al estilo benjaminiano como una “iluminación 

profana”, esa suerte de epifanía que no está vinculada a una iluminación religiosa. 

 
5 Walter Benjamin, El surrealismo, Casimiro, Madrid, 2013. 
6 Walter Benjamin, El surrealismo. La última instantánea de los intelectuales europeos (1929), Casimiro 
libros, Madrid, 2013, p. 32. 
7 Idem., p. 33. 



 

 6 

Se me impuso una ocurrencia, nada original, leyendo el texto de Catherine 

Malabou ¡Al ladrón! Anarquismos y filosofía8; una ocurrencia exagerada, sin duda, de 

cómo funciona lo inconsciente en los surrealistas y en Freud -no digo del psicoanálisis 

pues esa generalización como tal no existe, existen distintas formas de practicarlo y en 

eso hay distintas formas de entender lo inconsciente-. Tampoco caer en una valoración 

de que existiera un funcionamiento positivo y otro negativo. La ocurrencia es la 

siguiente: 

Los surrealistas son geógrafos de lo inconsciente, mientras Freud -como 

sabemos- hace un trabajo arqueológico de lo inconsciente. Como dos maneras de hacer 

con la experiencia de lo inconsciente. 

Los surrealistas se consideran un medio para intentar explorar esas regiones 

novedosas de la mente, lo maravilloso, los sueños, la locura, etc.; todas esas expresiones 

que escapan a la lógica y su objetivo es la unión de esos dos mundos. Como dice Bretón 

“Yo creo firmemente en la fusión futura de esos dos estados, aparentemente tan 

contradictorios: el sueño y la realidad, en una especie de realidad absoluta, de 

superrealidad”9.  

Los surrealistas entienden que deben registrar lo que se les impone en la 

experiencia de lo inconsciente. Están atentos a los acontecimientos cual geógrafo que 

debe registrar si en el territorio explorado se impone un río, un arroyo, un océano. 

Cartografiando sus diferentes manifestaciones, captando el movimiento, produciendo 

mapas rizomáticos en lo vivo. Llegan a lugares interesantes moviéndose en el mapa 

como cazadores. Como cuenta Aragón: “Era el tiempo en que, reuniéndonos al atardecer 

como cazadores, hacíamos nuestro balance de la jornada, el recuento de los animales 

que habíamos inventado, de las plantas fantásticas, de las imágenes abatidas”.10 

Son cartógrafos de la imaginación. Bretón en el Manifiesto11 declara “hay que 

estar agradecido”12 con Freud pues gracias a sus descubrimientos “es posible que la 

imaginación esté a punto de reconquistar sus derechos”13. 

 
8 Catherine Malabou, ¡Al ladrón! Anarquismos y filosofía, Editorial La cebra, Santiago de Chile, 2023. 
9 Mark Polizzotti, André Bretón. La Biografía, Editorial Turner, España, 2020. 
10 Louis Aragon, Una ola de sueños, Editorial Biblos, Argentina, 2004, p. 57. 
11 André Bretón, Manifiestos del surrealismo, Argonauta, Buenos Aires, 2021. 
12 Idem., p. 27. 
13 Idem., p. 28. 



 

 7 

Agrega: 

Si las profundidades de nuestro espíritu cobijan fuerzas sorprendentes capaces de 

acrecentar las que existen en la superficie, o de luchar victoriosamente contra ellas, hay 

un justificado interés en captarlas primero; para someterlas después, si conviene, al 

control de la razón.14 

 

Dejan en claro que no sería una geografía de la realidad sino de esta realidad 

ampliada, de la sobrerealidad, donde la imaginación tiene un lugar importante. Mapear 

aquello que acontece sin la necesidad de saber bien qué lo causó.  

De allí los distintos experimentos que los han acompañado, desde la escritura 

automática, las sesiones de hipnotismo grupal, las alucinaciones provocadas, las 

encuestas, los ensayos de simulación de las enfermedades mentales, los juegos gráficos 

y verbales, los dibujos hechos a ojos cerrados, la interpretación de los objetos 

encontrados, las derivas en las calles, el azar objetivo, los sueños. 

Estos experimentos tienen un lado productivo, de invención, de descubrimiento 

-que muchas veces no salieron del todo bien-; y esos acontecimientos marcaban los 

giros en sus investigaciones, los abandonos de esas prácticas.  

Como buenos exploradores, que van progresando sobre un terreno 

desconocido, muestran sus resultados en el primer número de La revolución surrealista 

no siendo para nada conclusivos, es más aclarando que todo habrá que esperarlo para 

más adelante. 

Por otro lado, en su método arqueológico, Freud intenta explorar en las 

profundidades del psiquismo. En Psicopatología de la vida cotidiana dice “Como 

principio arquitectónico del aparato anímico se deja colegir la estratificación, la 

edificación a partir de instancias que se superponen unas a otras”.15 A través de la libre 

asociación y la escucha flotante se intenta encontrar algo experimentado que se halla 

reprimido, para que el paciente recuerde o refiera acontecimientos tanto recientes 

como pasados.  En ese sentido, lo inconsciente una suerte de depósito donde se guardan 

reliquias. He ahí el trabajo del explorador, haciendo una excavación arqueológica sobre 

los recuerdos. Lo importante es encontrar en la historia determinadas escenas que le 

 
14 Idem., p. 28. 
15 Sigmund Freud, Psicopatología de la vida cotidiana, Amorrortu, Tomo IV, Argentina, 1993, p. 146. 



 

 8 

permitan dar sentido a las manifestaciones de lo inconsciente, a ciertos síntomas 

actuales.  

Éste método marcó los comienzos del psicoanálisis como experiencia. Con 

quienes lo consultaban, Freud fue construyendo su recorrido teórico investigando sobre 

los síntomas, los sueños, los actos fallidos, los lapsus, los chistes, etc. bajo una cierta 

premisa, como dice en Psicopatología de la vida cotidiana: “no hay en lo psíquico nada 

que sea producto de un libre albedrío, que no obedezca a un determinismo”16. En esta 

línea, nos aclara que el intento estaría al servicio de armar una historia continua, un 

relato: entonces el sentido es histórico, ya está dado, hay que encontrarlo en la historia 

del sujeto. He ahí la gran diferencia de método entre los surrealistas y Freud.  

Sin duda Freud ha producido muchísimo giro en su recorrido, aquí estoy tratando 

de puntualizar cierta tensión de época. 

 

Bretón lector de Freud 

Veamos un poco el camino de acercamiento de Bretón a las lecturas de Freud y 

el de las traducciones de Freud en Francia. Esto nos permitirá tomar la dimensión de 

cuál era el conocimiento de los surrealistas de la obra de Freud en el momento del 

Manifiesto. Tengamos en cuenta que Bretón no manejaba el alemán para ubicar la 

posible lectura que pueda haber hecho de él.  

En 1920 aparece Freud traducido al francés, con la primera traducción de Cinco 

lecciones sobre psicoanálisis, en Ginebra a cargo de Yves Le Lay. Se trataba de un texto 

escrito en 1909 de cuya existencia Bretón se enteró de boca de Freud cuando lo visitó 

en Viena en 1921 a sus 25 años.  

Esto lo encontramos en Entrevista con el profesor Freud en Viena, un texto de 

Bretón publicado en la revista Litterature en marzo de 192217 y es interesante por el 

tono de la escritura, hay algo que deja leer, Bretón iba en busca de impresionar a un 

posible maestro y salió defraudado, pues no tenía los brillos que él buscaba. 

En 1922, Samuel Jankélévitch realiza la traducción de Psicopatología de la vida 

cotidiana, tal vez éste fue, como plantea Sarane Alexandrian, el texto que tuvo una 

 
16 Ídem., p. 236. 
17 Disponible en: Littérature No. 1 (New Series) 

https://sdrc.lib.uiowa.edu/dada/litterature/1ns/pages/00cover2.htm


 

 9 

influencia decisiva en la primera etapa del movimiento surrealista. Esos son los 

materiales traducidos de Freud en el momento de la aparición del Manifiesto surrealista. 

En 1925, un año después de la salida del Manifiesto y según el esquema 

cronológico que presentaba anteriormente, en el momento del abandono de la época 

de los sueños por el grupo para entrar en su fase más política, aparece la traducción al 

francés de La interpretación de los sueños, a cargo de Ignace Meyerson.  

Ahora vamos a ver algunos puntos de la vida de Bretón para calibrar cómo fue 

su aproximación al psicoanálisis. Bretón en 1913 bajo presión familiar optó por estudiar 

medicina; en 1914 tomó un curso en el cual leyó los trabajos de Régis y Angélo Hesnard 

sobre El psicoanálisis de las neurosis y las psicosis y el Resumen de psiquiatría de 

Emmanuel Régis, estos textos lo marcaron en su forma de pensar. En 1915 -un año 

después de estallar la Primera Guerra Mundial- lo envían como camillero al frente. Llega 

a la clínica de neuropsiquiatría en Saint-Dizier el 26 de julio de 1916; durante varios 

meses su casa fue el centro psiquiátrico. Allí se baña en las aguas de la psiquiatría, de la 

mano de Jean-Marie Charcot y de Emil Kraepelin. Luego se trasladó al Centro 

Neurológico de la Pitié, donde fue alumno de Joseph Babinski que era uno de los 

alumnos predilectos de Charcot. 

Sus primeras aproximaciones a Freud fueron de forma indirecta, obviamente 

nunca se acostó en un diván, y sus lecturas de Freud como veíamos por el tiempo de las 

traducciones, le llegaron tardíamente. 

Pero sí estaba al tanto del método de Freud por los cursos recibidos.  

Cuenta Bretón acerca del momento de la escritura de Los campos magnéticos:  

Completamente ocupado como estaba con Freud en ese momento, y teniendo la 

familiaridad que tenía con sus métodos de examen, que había tenido oportunidad de 

poner a prueba con unos pacientes durante la guerra, me decidí a obtener de mí mismo 

lo que estábamos tratando de obtener de otros, esto es, un monólogo dicho tan rápido 

como fuese posible sin ninguna intervención de parte de las facultades críticas, un 

monólogo que estuviera lo más cerca posible del pensamiento hablado18  

 

Aquí Bretón pone en paralelo la asociación libre con la escritura automática 

como una forma de generar cierta pérdida del yo; por lo pronto, de no tener un discurso 

 
18 Mark Polizzotti, André Bretón. La Biografía, Editorial Turner, España, 2020, pp. 189-109. 



 

 10 

controlado por la razón. La escritura automática se volvió en esos momentos el gran 

experimento del grupo surrealista; dice Bretón que cuando él y Soulpault escriben Los 

campos magnéticos a cuatro manos, le genera cierta dificultad mostrárselo a Aragón -

que era el tercer integrante de la banda- por el miedo a cómo iba a ser recibido; con el 

tiempo esta práctica de escritura coral será reivindicada a modo de lucha contra la 

literatura de escritor, guerra que sostuvieron desde su revista Littérature. 

 

Dada manifiesta cosas 

En esa época conoce a Sami Rosenstock, rumano conocido como “Tristan Tzara”, 

creador del Dadaísmo. Bretón le dice que sabe un poco de literatura, filosofía y algo de 

psicoanálisis, los conocimientos que se adquieren en el bachillerato. Tzara tenía una 

posición muy crítica sobre el psicoanálisis. Igual he encontrado solo una referencia al 

psicoanálisis en los manifiestos dadaístas ubicada en el “Manifiesto Dadá de 1918” -

primer manifiesto del movimiento publicado en el número 3 de la revista “Dada” de 

Zúrich. Allí se dice: 

Dada- he aquí una palabra que lleva las ideas a la caza; todo burgués se siente dramaturgo, 

inventa distintos discursos y, en lugar de poner en su lugar a los personajes convenientes 

a la calidad de su inteligencia, crisálidas en sus sillas, busca las causas y sus fines (según el 

método psicoanalítico que practica) para dar consistencia a su trama, historia que habla 

y se define… . 

 

Y agrega: “El psicoanálisis es una enfermedad dañina, que adormece las tendencias 

antireales del hombre y hace de la burguesía un sistema. No hay una Verdad definitiva.”  

Con el tiempo, se aprecia la agudeza con que Tzara entiende el psicoanálisis de 

su época.  

Aquí otra deriva, en resonancia a esta crítica de Tristan Tzara. En otras 

coordenadas temporales, volvemos a encontrar, cincuenta años después -en el año 

1972- la postura de Deleuze y Guattari en el Anti-Edipo19. No vamos a desplegar esa 

crítica, sólo dejar apuntado que se refiere a la lectura del funcionamiento familiarista 

del inconsciente. Es claro que Deleuze y Guattari se alimentan del movimiento dadaísta, 

 
19 Gille Deleuze, Félix Guattari, El Anti-Edipo. Capitalismo y esquizofrenia, Paidós, 1995. 



 

 11 

en el cual encuentran más resonancias, Deleuze tiene una postura crítica hacia los 

surrealistas.20 

Siguiendo estas coordenadas temporales, en enero de 1973, se publica el libro 

Le Psychanalysme de Robert Castel21 traducido al español El psicoanalismo. El orden 

psicoanalítico y el poder. Libro que genera una gran conmoción por su estilo. 

Rápidamente lo leen Deleuze y Foucault y ambos elogian este trabajo; Foucault en su 

curso sobre el poder psiquiátrico, y Deleuze en 1973 publica en Italia un texto que se 

llama Cinco propuestas sobre el psicoanálisis22 que de algún modo me interesa que 

algunas estén sobre la mesa hoy.  

La primera es: “el psicoanálisis supone cierto peligro político que le es propio y 

que se distingue de los peligros del viejo hospital psiquiátrico; éste constituye un lugar 

de encierro localizado; el psicoanálisis, por el contrario, funciona al aire libre”23. Deleuze 

es muy claro sobre el lugar del psicoanálisis en la producción de subjetividad en el s.XX. 

Plantea además allí como el psicoanálisis nos habla mucho de lo inconsciente para 

concebirlo como un parásito de la conciencia. Esta puntualización me parece súper 

interesante; tal vez podamos decir algo más sobre el final, pues da en el clavo de lo que 

intento pensar. 

La segunda propuesta: “el psicoanálisis es una máquina completamente 

montada, constituida para impedir que la gente hable.”24 

Dirá que cuando alguien se psicoanaliza parece que habla mucho, pero lo hace 

frente a la máquina psicoanalítica que está hecha para suprimir las condiciones de una 

verdadera enunciación; enfatizará “Se diga lo que se diga, se está atrapado en una 

especie de torniquete, de máquina interpretativa”25. 

En la tercera propuesta avanza un poco más, dice: “el psicoanálisis procede de 

esta manera porque dispone de una máquina automática de interpretación. La máquina 

 
20 En su libro escrito con Guattari, El Antiedipo, se plantea una crítica al método de la asociación libre, el 
cual nos llevaría constantemente a Edipo, en ese sentido “el surrealismo fue una vasta empresa de 
edipización de los movimientos precedentes”. Pues su teorización de la máquina deseante, no funciona 
por ligazones psíquicas del “aparato edípico”, sino por un conjunto de piezas distintas que funcionan 
juntas. Eso lo encuentran en algunas máquinas dadaístas, donde las piezas se ligan en la ausencia de lazo. 
21 Robert Castel, El psicoanalismo. El orden psicoanalítico y el poder, Nueva Visión, Argentina, 2014. 
22 G. Deleuze, La isla desierta y otros textos, Pre-textos, España, 2005. 
23 Ídem., p. 347. 
24 Ídem., p. 348. 
25 Ídem. 



 

 12 

interpretativa puede resumirse del modo siguiente: se diga lo que se diga, lo dicho quiere 

decir otra cosa.”26 

Sin duda esta propuesta no sería pertinente para una “escucha lacaniana”-con 

toda la generalización que eso implica- ya que como práctica del decir, lo importante es 

lo que está en juego en lo que se dice, o así lo entiendo, al estilo estoico. 

Las otras propuestas son gigantes, tocan el libro de Castel, y la lectura Freudo-

Marxista de la época, recomiendo su lectura pues, me parece, abre a un trabajo 

interesante.  

Volvamos a la postura de Tzara para contraponerlo con los dichos de Maurice 

Nadeau, en su Historia del surrealismo27. Dice de Freud: “Un sabio psiquiatra de Viena, 

provisto de una linterna sorda trata de recorrer ese laberinto oscuro. Sus 

descubrimientos son tan escalofriantes que el burgués interrumpido en su digestión se 

escandaliza”. “Linterna sorda” en el sentido, entiendo yo, de haber explorado otro 

método para escuchar lo que se decía. También podemos actualizarlo y traer a la escena 

algo del escuchar menos, cuando se toma el sesgo de la comunicación se escucha poco; 

ser un poco sordos no está mal. Me gusta la construcción de la frase como si fuera un 

sintagma surrealista. 

 

Apuntes sobre los sueños 

Volvamos a aquellas afinidades y diferencias dentro de los movimientos que 

comentábamos a propósito del decir de Benjamin. 

En la frase “La historia del sueño aún está por escribirse” da cuenta de que no 

hay una verdad sobre el tratamiento de los sueños y tanto el psicoanálisis como el 

surrealismo hicieron sus caminos; diversas maneras de entender qué se juega en esa 

experiencia. En éste sentido, recuerdo la frase célebre de Saint-Pol-Roux que colgaba en 

la puerta de su cuarto al irse a dormir, “El poeta trabaja”. De nuevo aquí la diferencia 

de caminos, de experimentación. Si Saint-Pol-Roux afirma que el poeta trabaja, Freud 

hablará del Trabajo del sueño. Se me hace hermosa esta propuesta de sublevación en 

relación a la producción fordista de la época. 

 
26 Ídem. 
27 Maurice Nadeau, Historia del surrealismo, editorial Altamira, 1993, p. 22. 



 

 13 

Tanto Freud como los surrealistas consideraban que los sueños eran la vía regia 

a lo inconsciente. Ahora bien, la diferencia está en lo que entendían que era un sueño; 

se podría decir que eran cosas distintas. Bretón ha publicado varios sueños de él y de 

sus compañeros en las distintas revistas que han formado; allí vemos que el sueño es la 

descripción hecha con el menor retardo posible -apenas se despertaban-, escribían todo 

lo que recordarán del sueño. Eso era un sueño surrealista. Lo que se decía en imágenes 

y palabras en el sueño, lo dicho.  

En cambio, para Freud, el sueño es lo que se relata del sueño, las sensaciones, 

las imágenes, las palabras e incluye todas las asociaciones que produce el soñante en 

relación. Las asociaciones del soñante, escapando de la razón producen que la 

interpretación no se vuelva algo mecánico, que no se pueda hacer la traducción en el 

juego de esto es esto. 

Esto nos lleva directamente a otro punto de diferencia. Los surrealistas 

consideran que el sueño no comporta ningún residuo irreductible. Es posible descifrar 

todo lo que dice un sueño, a partir de desplegar todas sus imágenes. 

Freud habla del “ombligo del sueño”, nudo donde se detiene la posibilidad de 

alcanzarlo con las representaciones. Allí se detiene la interpretación. 

Ambos generaron una manera de ver los sueños. De distinta forma trataron la 

pregunta: ¿Qué es lo que hace visible un sueño?  

Para los surrealistas los sueños eran valiosos por su contenido poético, por la 

posibilidad de tomar contacto con lo inconsciente, de ver las imágenes que en estos 

aparecen, y no menor, el lugar del deseo, para los surrealistas poder captar el deseo en 

juego permite hacer del sueño el motor para transformar la realidad. 

En 1900, Freud publica La interpretación de los sueños, ubicando al sueño como 

un acertijo, abriendo la posibilidad de ver un material que tras su interpretación ilumina 

la comprensión de situaciones de la vida de las personas. El deseo tiene un papel central 

pues el sueño sería el “cumplimiento de deseo”. Hubo que esperar cinco años para que 

Freud nos diga:  

La interpretación de los sueños, publicada en 1900, produjo entre mis colegas más 

“desconcierto” que “iluminación”, y sé que vastos círculos de lectores se han contentado 



 

 14 

con reducir el contenido del libro a una consigna -“cumplimiento de deseo”- que se 

retiene con facilidad y se presta a cómodos abusos.28  

 

Este punto ameritaría un trabajo para entender qué pensaba Freud que no se 

pudo ver por quedar encandilados con esta consigna. 

Bretón luego de los halagos hacia Freud hechos en el manifiesto, propone ciertas 

críticas en Los vasos comunicantes; estamos en el año 1932 -la traducción de La 

Interpretación de los sueños tiene algunos años de circulación-; allí cuestiona que sea 

cada vez menos debatida y agrega “según la cual el sueño es siempre la realización de 

un deseo, es notable que haya habido un hombre que intenta realizar prácticamente sus 

deseos en sueños”.29 No olvidemos que en estos años el movimiento surrealista se 

encuentra en la fase política, donde el postulado es que el deseo debe transformar la 

realidad. Bretón establece entonces una continuidad, una ética en relación al sueño que 

lo liga a la acción y es en ese sentido que le critica a Freud la distinción entre “realidad 

psíquica” y “realidad material”. 

También es cierto que Freud, en la construcción de su teoría, irá desdiciendo o 

dejando caer ciertas cuestiones; en relación a los sueños, por ejemplo, abandona toda 

la formulación que primeramente había hecho Artemidoro con los sueños proféticos.  

Dirá Bretón que se equivoca en este abandono: “considerar exclusivamente el sueño 

como revelador del pasado es negar el valor del movimiento”30  

La cuestión que señaló no es menor; el tratamiento de los sueños y 

particularmente su relación con el deseo es el punto a partir del cual se separan las aguas 

entre el psicoanálisis y el surrealismo.  

De todas formas, ambos movimientos concuerdan en la importancia de los 

sueños y resaltan la experiencia del sueño como fundamental; experiencia que abre la 

posibilidad de que la vida cambie a partir del trabajo soñante. 

Otra deriva a modo de comentario: el punto del sueño en su carácter social-

político. Aún no está confirmado si es que hubo algún vínculo o contacto con los 

surrealistas, pero Charlotte Beradt estuvo en París en los años 20. En 1966 se edita su 

 
28 Sigmund Freud, El chiste y su relación con lo inconsciente, Amorrortu, Tomo VIII, 1993, p. 153. 
29 André Bretón, Los vasos camunicantes, Editorial Siruela, España, 2005, p. 13. 
30 Ídem., p. 20. 



 

 15 

libro El tercer Reich de los sueños, en el que aparecen más de trescientos sueños 

recolectados en los comienzos del régimen nacionalsocialista en Alemania, entre 1933 

y 1939. 

En este verdadero “trabajo de sueños” éstos cumplen otra función, como ella los 

nombra son “diarios nocturnos”. Lo producido en el sueño no es ajeno a los 

acontecimientos sociales. Parafraseando a Gustavo Castellano31. el trabajo realizado por 

Beradt pone en cuestión la división en categorías estancas -el yo /lo social- cuando quizá 

la cuestión tenga otra complejidad, más aproximada a entenderse como una banda de 

Moebius, en la que en rigor no hay cara interior ni cara exterior. 

En ese sesgo un grupo de investigación de Rosario publicó el año pasado La 

pandemia de los sueños: un archivo onírico del Covid-1932, donde plantean a los sueños 

cumpliendo la función de sismógrafo de su época. 

 

¿Qué psicoanálisis? 

Foucault en su curso sobre el poder psiquiátrico ubica al psicoanálisis dentro de 

lo que denomina la función-Psy, ¿esta denominación qué nos obliga a reflexionar 

sobre nuestras prácticas? ¿Qué saber se produce en psicoanálisis? y ¿qué función 

cumple? 

El psicoanálisis como unidad no existe, lo que existe son distintas prácticas, 

formas de teoría-práctica; entonces ¿a qué psicoanálisis se dirigen las palabras de 

Foucault? En respuesta, me es fácil ubicar ciertas prácticas, por ejemplo la de la 

psicopatología instalada en la clínica; no es sin consecuencias. En los momentos donde 

los conceptos se instalan en la escucha, también cuando la psicologización da sentido a 

los acontecimientos clínicos, cuando el psicoanálisis se acerca a la ciencia, etc. 

Es con esos hilos donde entiendo que lo inconsciente es tomado, como dice 

Deleuze, como parásito de la conciencia, aparece el saber como poder, como captura. 

Pero lo que me parece interesante es qué pasa dentro del psicoanálisis y si es 

como decían Deleuze, Foucault, Castel, etc. hace 50 años, o si es posible retomar en ese 

punto algo del lugar que le dieron los surrealistas a lo inconsciente, en el sentido de la 

 
31 Gustavo Castellano, Revista de psicoanálisis Ñácate N 6, Montevideo, 2020, p. 107. 
32 Soledad Nivoli, S. Secci, L. Brieza, F. Castro, V. Farruggia, F. Harraca, J. Varela, La pandemia de los sueños, 
CEPE, Rosario, 2024. 



 

 16 

experiencia, de la producción. Un psicoanálisis que albergue una experiencia, una 

práctica del decir, una práctica de las afecciones. Que tenga un lugar preponderante la 

experiencia de lo inconsciente, donde no quede en el lugar del parasito de la conciencia, 

a veces se escucha: “los analisantes no sueñan como antes” ahí cabe preguntarse si no 

se esperan los sueños de la teoría, más que acoger la experiencia del soñante. 

Entonces volvamos a la pregunta inicial. 

¿El psicoanálisis será surrealista o no será? Esta pregunta está ubicada en esos 

puntos, esos puntos que permiten pensar qué lugar ocupa la hipótesis de lo inconsciente 

en la experiencia analítica.  

Además, la pregunta resuena al menos con dos series:  

La primera serie podríamos decir que comienza con la última frase de Nadja, la 

novela de André Bretón escrita en 1928, que dice “La belleza será convulsiva o no 

será”.33  

La segunda un comentario de Michel Foucault, en Theatrum Philosophicum 

escrito en 197034, donde dice “Pero, tal vez, un día, el siglo será deleuziano”. 

En 1978 Foucault da una entrevista en la que dice:  

Permítanme una pequeña corrección. Pueden imaginarse el clima de controversia que se 

vivía en París. Recuerdo muy bien el sentido en que utilicé esa frase. Pero la frase es ésta: 

por el momento -esto era en 1970- muy poca gente conoce a Deleuze, unos pocos 

iniciados comprenden su importancia, pero puede llegar el día en que “el siglo será 

deleuziano”, es decir, “el siglo” en el sentido cristiano del término, la opinión común 

frente a la élite, y yo diría que eso no impedirá que Deleuze sea un filósofo importante. 

Fue en su sentido peyorativo en el que utilicé la palabra “siglo”. Sí, Deleuze es alguien muy 

importante para mí. Klossowski, Bataille, Blanchot han sido todos muy importantes para 

mí. Y me temo que no he escrito lo suficiente sobre la influencia que deben haber tenido 

en mí. Creo que lo he hecho más por timidez que por ingratitud. Digo por timidez, porque 

considero que su obra literaria o filosófica es tanto más importante que lo que yo pueda 

hacer, que me parece de mala educación realzar lo poco de lo que intento hacer, 

poniéndolo bajo el signo, bajo el epígrafe de sus nombres como uno se protege de alguna 

 
33 André Bretón, Najda, Gallimard, París, 1964. 
34 Michel Foucault, Theatrum Philosophicum, Anagrama, Barcelona, 1995, p. 3. 



 

 17 

divinidad, y yo no quiero protegerme, y menos de personas a las que considero 

demasiado importantes para convocarlas a mi patrocinio.35 

 

De estas dos series Jean Allouch produce una primera síntesis, lanzando una 

apuesta, enfatizando “El psicoanálisis será foucaultiano o no será”. 

Esta declaración aparece en el libro El psicoanálisis, una erotología de pasaje, ahí 

se reúne un seminario que Allouch brindó en Córdoba en 1997, que está publicado por 

Litoral, donde encontramos un capítulo que se llama, Continuación Parisina. Allí 

podemos leer la declaración escrita de esta manera “la posición del psicoanálisis, digo, 

será foucaultiana o el psicoanálisis no será más”. Esto tuvo cierta controversia en el 

momento de ser formulado. En esas coordenadas, dice Allouch que “quiere decir pues 

en primer lugar que tenemos a cargo hacer que Lacan alcance a Foucault”36. En ese 

tiempo, entendía que había varios puntos en común en la investigación de Lacan y de 

Foucault, pero que Foucault le llevaba cierta ventaja en su aproximación a la erotología. 

Diecisiete años después, en el 2015, es invitado a un Coloquio: Foucault y el 

psicoanálisis y allí hizo una intervención que se llamó “El psicoanálisis será foucaultiano 

o no será” donde retomó esa declaración.  

Allí hizo un recorrido sobre la vecindad entre Foucault y Lacan donde lo que 

ambos “rechazan entonces no son solamente las vías psiquiátricas y psicológicas de la 

normalización, ni solamente la exigencia equívoca de un pensamiento sistematizado, 

[sino que] rechazan también al sujeto fenomenológico donante de sentido”.37 

En este trabajo me resulta interesante ver el matiz de corrimiento en relación a 

qué es ese “será foucaultiano”, dice:  

El psicoanálisis será ´Foucaultiano´ desde el momento en que haya sabido poner un 

término a esa mezcla teratológica de dos metodologías que persisten en ella (hacemos 

como si “clínica” tuviera el mismo sentido en la psiquiatría y en el psicoanálisis). “Michel 

Foucault” es, para dentro del psicoanálisis, el hombre de una línea divisoria de aguas.38 

 

 
35  La scène de la philosophie, "Tetsugaku no butai" ("La scène de la philosophie"; entretien avec M. 
Watanabe, le 22 avril 1978), Sekai, juillet 1978, p. 589. Tomo III de Dits et écrits. Gallimard 1994, Paris. 
36 Jean Allouch, El psicoanálisis una erotología de pasaje, Litoral, Argentina, 1998, p. 183. 
37 Ver en: «El psicoanálisis será foucaultiano o no será» (Jean Allouch, 2015) – Revista Ñácate 
38 Ídem. 

https://www.revistanacate.com/articulos/el-psicoanalisis-sera-foucaultiano-o-no-sera-jean-allouch/


 

 18 

Poder ver qué se juega en los distintos momentos de esta declaración nos 

permite ver en qué problemáticas la hizo intervenir Allouch; desde el lugar de Eros en la 

experiencia analítica hasta la separación psiquiatría - psicoanálisis que es necesario 

introducir en nuestras prácticas por las consecuencias que conlleva. Es una fórmula 

categórica sin duda, y tiene algo de prescriptivo, pero a su vez da en el clavo. 

Para ir concluyendo, Maurice Nadeau comenta “los surrealistas se dieron cuenta 

de que tratar de cambiar la vida, su propia vida individual, es quebrantar los 

fundamentos del mismo mundo”. Esto resuena en cómo entiendo el análisis. 

En los Prolegómenos a un tercer manifiesto del surrealismo o no, en 1942, Bretón 

hace una observación que me parece muy importante. Parafraseándola dice: “Esta 

observación está dedicada a quienes ignoran que sólo puede existir una gran expedición 

en el dominio del análisis cuando se emprende con riesgo de la propia vida”.39 

Bastante exagerada, pero en algún punto tocaría algo de la frase de Bataille de 

“arriesgar lo imposible”. Algo de lo que se puede jugar cuando uno emprende un 

análisis, no es sin poner en riesgo la propia vida. 

¿Cómo recibir algo de eso cuando alguien demanda un análisis?  

Traigo a colación la última frase de Una ola de sueños, texto de Aragón que 

funciona como contrapunto del Manifiesto surrealista: 

“¿Quién está ahí? 

Ah muy bien: hagan pasar al infinito”. 

 
39 Confrontar con: André Bretón, Manifiestos del surrealismo, Argonauta, Buenos Aires, 2021, p. 184. 


