e =dicciones
ustine

¢cLa practica psicoanalitica sera
surrealista o no sera?

por
carlos arevalo pla

e-dicciones Justine de la Ecole lacanienne de psychanalyse
¢éLa practica psicoanalitica sera surrealista o no sera?
Comité editorial:

Helena Maldonado Goti

Roberto Marin Villalobos

Marina Serrato Pérez

© 2026, e-dicciones Justine

@creative
commons



éLa practica psicoanalitica sera surrealista o no sera??

carlos arévalo pla

Alegoria del psicoandlisis
Pedro Peralta (2008)

Una pregunta, una invitacion a pensar juntos, propongo hacer cierto recorrido para
situar en qué punto considero pertinente la pregunta.

No voy a tomar “El surrealismo”, es muy amplio y esta marcado por muchos
giros, muchas veces vinculados a las muchisimas rupturas o acontecimientos epocales.
Para ubicarnos al comienzo podriamos seguir a Bretédn que sefiala tres etapas histdricas
bien diferenciadas:

e El periodo investigador o intuitivo o, para otros, la “fase de los suefios”, que

abarca desde la separacién de Dada hasta la toma de conciencia politica en 1925;

! Texto producido a partir de dos eventos; la “Celebracién de los 100 afios del Manifiesto Surrealista”
Montevideo, octubre 2024 y presentacion en e-dicciones Justine, junio 2025.

= 1



e El periodo razonador o “fase politica” que algunos autores rematan en 1929
con el ingreso de Dali en el movimiento, y otros en 1930 con la traicidn de Aragon
y Soupaul.

e Otra etapa de “expansion internacional” que puede perfilarse hasta el regreso

de Bretdn a Paris finalizada la Segunda Guerra Mundial.

El resto es un poco el designio que Bretdn inscribidé en su lapida «Je cherche Ior
du temps» «yo busco el oro del tiempo» la cuestién de la supervivencia o no del
movimiento.

Tomaremos principalmente la “fase de los sueios”, desde los comienzos de la
escritura automatica hasta la presentacién del Primer Manifiesto surrealista, esto seria
aproximadamente entre 1918 y 1924.

Entiendo la propuesta surrealista como una forma-de-vida en el sentido
desarrollado por Agamben?. Una vida que ya no puede ser separada de su forma, una
vida para la cual, en su modo de vivir, estd en juego su vivir mismo y, en su vivir, estd en
juego principalmente su modo de vivir.

La propuesta surrealista es una poética de la vida.

El ejemplo paradigmatico de esta propuesta es Rimbaud, quien es surrealista en
la practica de la vida y en cualquier parte. O también es posible pensar que una vida
puede tener formas surrealistas en algln aspecto. Se puede ser surrealista en la
malignidad, en el sadismo, en el amor, en politica, en la aventura, en la moral, en la
confidencia, en el ajenjo, en el beso, en el simbolo, en la atmésfera, en su casa, a la
distancia, en la anécdota, etcétera.

Agrego: se puede ser surrealista en sostener la experiencia de lo inconsciente.

Laurie Laufer pensando el entrecruzamiento del psicoanalisis y el arte nos acerca
cierta advertencia:

Porque cuando el psicoandlisis pierde su relacidn con las obras de arte, con la literatura,

con la poesia, con la poética misma de la obra de arte —a saber, su fuerza y sus condiciones

de produccidon— [agregaria la experiencia artistica] ¢no se convierte en una gnosis

cientificista, una hermenéutica positiva??

2 Giorgio Agamben, El uso de los cuerpos, Adriana Hidalgo editora, Argentina, 2017.
3 Laurie Laufer, Susurros del arte al psicoandlisis, Agédlmata Ediciones, México, 2022, p. 16.

3 2



Los movimientos
Agamben dice:
Los primeros veinte afios del siglo XX se definieron con razén como la “época de los
movimientos”. Y no sélo esto, tanto a la izquierda como a la derecha de los alineamientos
politicos, los partidos le ceden su sitio a los movimientos (tanto el fascismo cuanto el
movimiento obrero se definen como tales), pero también en el arte, en las ciencias
(cuando, en 1914, Freud intentd definir el psicoandlisis, no encontré nada mejor que
“movimiento psicoanalitico”) y en cada aspecto de la cultura los movimientos sustituyen

a las escuelas y a las instituciones. 4

Generalmente estos movimientos tienen algo en comun, una mirada critica
sobre lo que esta ocurriendo socio-politicamente, una mirada critica hacia /a vision del
mundo de la época y muchas veces surgen en contraposicion a cierto modo de La
cultura.

Ambos movimientos -el psicoanalitico y el surrealista- coinciden en ser
productos de una determinada formacidn histérica que ve y hace ver lo que puede en
funcidn de sus condiciones; producen nuevas maneras de ver.

Tienen en comun darle relevancia a una parte del mundo, ese otro lado de la
vida psiquica que se llama lo inconsciente. En algun sentido, ambos estan tomados por
las palabras e imdgenes que hacen signo, se imponen, por la magia de las palabras, por
la liberacién de la lengua, el decir de la lengua, el decir de las imagenes. Claro que de
distintos modos. El psicoandlisis “inventando” el inconsciente (con todo lo que acarrea
esa narrativa), haciendo lugar a todo un aspecto de la vida animica que no era
considerado del modo que es propuesto por Freud, analizar sus efectos en la vida de las
personas. Y el surrealismo ampliando la realidad, anexando a la realidad ese otro “lado
oscuro”, experimentando la sobrerealidad. Bretdn le agradece a Freud, darle un lugar
importante a la imaginacion. Es de este hilo que tiran los surrealistas para hacer salir de
las profundidades de nuestro espiritu fuerzas nuevas desconocidas y que escapan a la
razon, con la potencia de aumentar las fuerzas de la superficie o de oponerse sobre ellas.

Es con esta realidad ampliada con la que intentaran subvertir la realidad.

4 Giorgio Agamben, Creacidn y Anarquia, Adriana Hidalgo editora, Argentina, 2019, p. 20.

3 3



Surrealismo es un neologismo, una palabra inventada, que proviene del francés:
surréalisme; que se compone del prefijo sur (sobre o por encima) y de réalisme que se
traduce como realismo. Fue acufiado por el escritor francés Guillaume Apollinaire en
1917.

En la traduccién, el pasaje de una lengua a la otra, hace que en espaiiol se pierda
el sentido de sur que implica una anexién. Se pasé como un galicismo con la
consecuencia de que una parte de su sentido no pasara; podriamos pensar aqui las
consecuencias de este efecto, algo contrario al espiritu surrealista de ampliar la realidad
para transformarla.

Una pequeia digresion: ambos movimientos utilizan imagenes marinas. Freud
hablara de los Iceberg para dar cuenta de la estratificacidn del psiquismo -del cual vemos
una parte y otra parte, la que no vemos, es mucho mas grande-. Aragén hablara de
océano, de olas, de una ola de suefios, cercano a la escritura de Lautréamont. Esta
pequeia sutileza sobre los distintos estados del agua dice mucho de la sensibilidad de
ambos; uno en lo que queda oculto y tiene cierta cristalizacién, el otro en lo moviente y
en lo que eso agrega a la experiencia.

Otra pequeiia digresion: no seria una exageracién decir que ambos movimientos
funcionaron con una figura fuerte del guia, Freud y Bretén con todas las pasiones que
estas figuras despertaban, el amor o el desamor, como el nombre de la obra de Man Ray

“Objeto para ser destruido” (1923).




Geografos y arqueodlogos
La lectura que hace Benjamin acerca de éste espiritu surrealista en su articulo
“El surrealismo. La ultima instantdnea de los intelectuales europeos, de 1929 es muy
interesante. El ve con buenos ojos como ese “estrecho circulo de personas ha hecho
estallar desde dentro el dmbito de la poesia, empujando la ‘vida poética” hasta los limites
de lo posible.”®
Dice Benjamin:
Pero en sus inicios, cuando irrumpid sobre sus fundadores como una ola cargada de
suefios, se anuncid como el mas cabal, concluyente y absoluto de los movimientos. Hacia
suyo cuanto tocaba. Parecia que la vida sdlo merecia la pena si el umbral entre vigilia y
suefio quedaba anulado por un ingente flujo de imagenes; el lenguaje parecia serlo sélo

si sonido e imagen, imagen y sonido se interpenetraban con tal automatica y feliz

sentido”.”

IM

exactitud que no dejaban resquicio alguno por donde insertar la ficha de

Esto es un punto a tener en cuenta, la diferencia en cdmo es tratado lo
inconsciente por los surrealistas y por los primeros psicoanalistas, el lugar del sentido y
como se llega a él.

En Freud, haciendo un recorte muy grande, que abarca varias practicas
psicoanaliticas, el sentido de las producciones del inconsciente hay que buscarlo en la
historia de sujeto, donde las escenas anteriores son las que le dan sentido a las
producciones, el sentido esta oculto hay que develarlo, nunca es directo. Hay que ir de
lo manifiesto a lo latente para encontrar el sentido. Esta deformado, disfrazado.

Los surrealistas intentan transmitir la experiencia viva, donde el lenguaje
precede al yo y al sentido, el centro es la experiencia que se hace de lo inconsciente y
no la teoria, el sentido se produce por la exploracién imaginativa. El sentido se produce.

Entiendo que se produce al estilo benjaminiano como una “iluminacién

profana”, esa suerte de epifania que no esta vinculada a una iluminacion religiosa.

5 Walter Benjamin, E/ surrealismo, Casimiro, Madrid, 2013.

& Walter Benjamin, El surrealismo. La tltima instantdnea de los intelectuales europeos (1929), Casimiro
libros, Madrid, 2013, p. 32.

7ldem., p. 33.



Se me impuso una ocurrencia, nada original, leyendo el texto de Catherine
Malabou jAl ladrén! Anarquismos vy filosofia®, una ocurrencia exagerada, sin duda, de
cémo funciona lo inconsciente en los surrealistas y en Freud -no digo del psicoanalisis
pues esa generalizacion como tal no existe, existen distintas formas de practicarloy en
eso hay distintas formas de entender lo inconsciente-. Tampoco caer en una valoracién
de que existiera un funcionamiento positivo y otro negativo. La ocurrencia es la
siguiente:

Los surrealistas son gedgrafos de lo inconsciente, mientras Freud -como
sabemos- hace un trabajo arqueoldgico de lo inconsciente. Como dos maneras de hacer
con la experiencia de lo inconsciente.

Los surrealistas se consideran un medio para intentar explorar esas regiones
novedosas de la mente, lo maravilloso, los suefios, la locura, etc.; todas esas expresiones
gue escapan a la légica y su objetivo es la unién de esos dos mundos. Como dice Bretén
“Yo creo firmemente en la fusion futura de esos dos estados, aparentemente tan
contradictorios: el suefio y la realidad, en una especie de realidad absoluta, de
superrealidad™.

Los surrealistas entienden que deben registrar lo que se les impone en la
experiencia de lo inconsciente. Estan atentos a los acontecimientos cual gedgrafo que
debe registrar si en el territorio explorado se impone un rio, un arroyo, un océano.
Cartografiando sus diferentes manifestaciones, captando el movimiento, produciendo
mapas rizomaticos en lo vivo. Llegan a lugares interesantes moviéndose en el mapa
como cazadores. Como cuenta Aragén: “Era el tiempo en que, reuniéndonos al atardecer
como cazadores, haciamos nuestro balance de la jornada, el recuento de los animales
que habiamos inventado, de las plantas fantdsticas, de las imdgenes abatidas”.1°

Son cartégrafos de la imaginacion. Breton en el Manifiesto!! declara “hay que
estar agradecido”'? con Freud pues gracias a sus descubrimientos “es posible que la

imaginacion esté a punto de reconquistar sus derechos”*3.

8 Catherine Malabou, jAl ladrén! Anarquismos y filosofia, Editorial La cebra, Santiago de Chile, 2023.
9 Mark Polizzotti, André Bretdn. La Biografia, Editorial Turner, Espafia, 2020.

10 ouis Aragon, Una ola de suefios, Editorial Biblos, Argentina, 2004, p. 57.

11 André Bretén, Manifiestos del surrealismo, Argonauta, Buenos Aires, 2021.

12 |dem., p. 27.

13 |dem., p. 28.



Agrega:
Si las profundidades de nuestro espiritu cobijan fuerzas sorprendentes capaces de
acrecentar las que existen en la superficie, o de luchar victoriosamente contra ellas, hay
un justificado interés en captarlas primero; para someterlas después, si conviene, al

control de la razén.'*

Dejan en claro que no seria una geografia de la realidad sino de esta realidad
ampliada, de la sobrerealidad, donde la imaginacidn tiene un lugar importante. Mapear
aquello que acontece sin la necesidad de saber bien qué lo causé.

De alli los distintos experimentos que los han acompafiado, desde la escritura
automatica, las sesiones de hipnotismo grupal, las alucinaciones provocadas, las
encuestas, los ensayos de simulacidén de las enfermedades mentales, los juegos graficos
y verbales, los dibujos hechos a ojos cerrados, la interpretaciéon de los objetos
encontrados, las derivas en las calles, el azar objetivo, los suefios.

Estos experimentos tienen un lado productivo, de invencién, de descubrimiento
-que muchas veces no salieron del todo bien-; y esos acontecimientos marcaban los
giros en sus investigaciones, los abandonos de esas practicas.

Como buenos exploradores, que van progresando sobre un terreno
desconocido, muestran sus resultados en el primer nimero de La revolucidn surrealista
no siendo para nada conclusivos, es mds aclarando que todo habra que esperarlo para
mas adelante.

Por otro lado, en su método arqueoldgico, Freud intenta explorar en las
profundidades del psiquismo. En Psicopatologia de la vida cotidiana dice “Como
principio arquitectdonico del aparato animico se deja colegir la estratificacion, la
edificacién a partir de instancias que se superponen unas a otras”.?> A través de la libre
asociacion y la escucha flotante se intenta encontrar algo experimentado que se halla
reprimido, para que el paciente recuerde o refiera acontecimientos tanto recientes
como pasados. En ese sentido, lo inconsciente una suerte de depdsito donde se guardan
reliquias. He ahi el trabajo del explorador, haciendo una excavacion arqueoldgica sobre

los recuerdos. Lo importante es encontrar en la historia determinadas escenas que le

1 |dem., p. 28.
15 Sigmund Freud, Psicopatologia de la vida cotidiana, Amorrortu, Tomo IV, Argentina, 1993, p. 146.

3 7



permitan dar sentido a las manifestaciones de lo inconsciente, a ciertos sintomas
actuales.

Este método marcé los comienzos del psicoanalisis como experiencia. Con
guienes lo consultaban, Freud fue construyendo su recorrido tedrico investigando sobre
los sintomas, los suefios, los actos fallidos, los lapsus, los chistes, etc. bajo una cierta
premisa, como dice en Psicopatologia de la vida cotidiana: “no hay en lo psiquico nada
que sea producto de un libre albedrio, que no obedezca a un determinismo”®. En esta
linea, nos aclara que el intento estaria al servicio de armar una historia continua, un
relato: entonces el sentido es historico, ya esta dado, hay que encontrarlo en la historia
del sujeto. He ahi la gran diferencia de método entre los surrealistas y Freud.

Sin duda Freud ha producido muchisimo giro en su recorrido, aqui estoy tratando

de puntualizar cierta tensién de época.

Breton lector de Freud

Veamos un poco el camino de acercamiento de Bretdn a las lecturas de Freud y
el de las traducciones de Freud en Francia. Esto nos permitira tomar la dimensién de
cual era el conocimiento de los surrealistas de la obra de Freud en el momento del
Manifiesto. Tengamos en cuenta que Breton no manejaba el aleman para ubicar la
posible lectura que pueda haber hecho de él.

En 1920 aparece Freud traducido al francés, con la primera traduccidn de Cinco
lecciones sobre psicoandlisis, en Ginebra a cargo de Yves Le Lay. Se trataba de un texto
escrito en 1909 de cuya existencia Bretdn se enterd de boca de Freud cuando lo visitd
en Viena en 1921 a sus 25 afios.

Esto lo encontramos en Entrevista con el profesor Freud en Viena, un texto de
Bretdn publicado en la revista Litterature en marzo de 19227 y es interesante por el
tono de la escritura, hay algo que deja leer, Bretdn iba en busca de impresionar a un
posible maestro y salié defraudado, pues no tenia los brillos que él buscaba.

En 1922, Samuel Jankélévitch realiza la traduccién de Psicopatologia de la vida

cotidiana, tal vez éste fue, como plantea Sarane Alexandrian, el texto que tuvo una

16 [dem., p. 236.
17 Disponible en: Littérature No. 1 (New Series)

3 8


https://sdrc.lib.uiowa.edu/dada/litterature/1ns/pages/00cover2.htm

influencia decisiva en la primera etapa del movimiento surrealista. Esos son los
materiales traducidos de Freud en el momento de la aparicidon del Manifiesto surrealista.

En 1925, un afio después de la salida del Manifiesto y segin el esquema
cronoldgico que presentaba anteriormente, en el momento del abandono de la época
de los suefios por el grupo para entrar en su fase mas politica, aparece la traduccién al
francés de La interpretacion de los suefos, a cargo de Ignace Meyerson.

Ahora vamos a ver algunos puntos de la vida de Bretdén para calibrar cémo fue
su aproximacion al psicoanalisis. Breton en 1913 bajo presidn familiar optd por estudiar
medicina; en 1914 tomd un curso en el cual leyd los trabajos de Régis y Angélo Hesnard
sobre El psicoandlisis de las neurosis y las psicosis y el Resumen de psiquiatria de
Emmanuel Régis, estos textos lo marcaron en su forma de pensar. En 1915 -un afio
después de estallar la Primera Guerra Mundial- lo envian como camillero al frente. Llega
a la clinica de neuropsiquiatria en Saint-Dizier el 26 de julio de 1916; durante varios
meses su casa fue el centro psiquiatrico. Alli se bafia en las aguas de la psiquiatria, de la
mano de Jean-Marie Charcot y de Emil Kraepelin. Luego se trasladd al Centro
Neurolégico de la Pitié, donde fue alumno de Joseph Babinski que era uno de los
alumnos predilectos de Charcot.

Sus primeras aproximaciones a Freud fueron de forma indirecta, obviamente
nunca se acosté en un divan, y sus lecturas de Freud como veiamos por el tiempo de las
traducciones, le llegaron tardiamente.

Pero si estaba al tanto del método de Freud por los cursos recibidos.

Cuenta Bretdn acerca del momento de la escritura de Los campos magnéticos:
Completamente ocupado como estaba con Freud en ese momento, y teniendo la
familiaridad que tenia con sus métodos de examen, que habia tenido oportunidad de
poner a prueba con unos pacientes durante la guerra, me decidi a obtener de mi mismo
lo que estdbamos tratando de obtener de otros, esto es, un mondlogo dicho tan rapido
como fuese posible sin ninguna intervencidon de parte de las facultades criticas, un

mondlogo que estuviera lo mas cerca posible del pensamiento hablado'®

Aqui Bretdn pone en paralelo la asociacion libre con la escritura automatica

como una forma de generar cierta pérdida del yo; por lo pronto, de no tener un discurso

18 Mark Polizzotti, André Bretén. La Biografia, Editorial Turner, Espafia, 2020, pp. 189-1009.

3 9



controlado por la razon. La escritura automatica se volvié en esos momentos el gran
experimento del grupo surrealista; dice Bretédn que cuando él y Soulpault escriben Los
campos magnéticos a cuatro manos, le genera cierta dificultad mostrarselo a Aragén -
gue era el tercer integrante de la banda- por el miedo a cémo iba a ser recibido; con el
tiempo esta practica de escritura coral serd reivindicada a modo de lucha contra la

literatura de escritor, guerra que sostuvieron desde su revista Littérature.

Dada manifiesta cosas

En esa época conoce a Sami Rosenstock, rumano conocido como “Tristan Tzara”,
creador del Dadaismo. Bretdn le dice que sabe un poco de literatura, filosofia y algo de
psicoanalisis, los conocimientos que se adquieren en el bachillerato. Tzara tenia una
posicion muy critica sobre el psicoandlisis. Igual he encontrado solo una referencia al
psicoandlisis en los manifiestos dadaistas ubicada en el “Manifiesto Dada de 1918” -
primer manifiesto del movimiento publicado en el numero 3 de la revista “Dada” de
Zurich. Alli se dice:

Dada- he aqui una palabra que lleva las ideas a la caza; todo burgués se siente dramaturgo,

inventa distintos discursos y, en lugar de poner en su lugar a los personajes convenientes

a la calidad de su inteligencia, crisalidas en sus sillas, busca las causas y sus fines (segun el

método psicoanalitico que practica) para dar consistencia a su trama, historia que habla

y se define....

Y agrega: “El psicoandlisis es una enfermedad dafina, que adormece las tendencias
antireales del hombre y hace de la burguesia un sistema. No hay una Verdad definitiva.”

Con el tiempo, se aprecia la agudeza con que Tzara entiende el psicoanalisis de
su época.

Aqui otra deriva, en resonancia a esta critica de Tristan Tzara. En otras
coordenadas temporales, volvemos a encontrar, cincuenta afos después -en el afio
1972- la postura de Deleuze y Guattari en el Anti-Edipo®®. No vamos a desplegar esa
critica, sélo dejar apuntado que se refiere a la lectura del funcionamiento familiarista

del inconsciente. Es claro que Deleuze y Guattari se alimentan del movimiento dadaista,

19 Gille Deleuze, Félix Guattari, El Anti-Edipo. Capitalismo y esquizofrenia, Paidds, 1995.

3 10



en el cual encuentran mds resonancias, Deleuze tiene una postura critica hacia los
surrealistas.?®

Siguiendo estas coordenadas temporales, en enero de 1973, se publica el libro
Le Psychanalysme de Robert Castel?! traducido al espafiol E/ psicoanalismo. El orden
psicoanalitico y el poder. Libro que genera una gran conmocidon por su estilo.
Rapidamente lo leen Deleuze y Foucault y ambos elogian este trabajo; Foucault en su
curso sobre el poder psiquiatrico, y Deleuze en 1973 publica en Italia un texto que se
llama Cinco propuestas sobre el psicoandlisis?’> que de algin modo me interesa que
algunas estén sobre la mesa hoy.

La primera es: “el psicoandlisis supone cierto peligro politico que le es propio y
que se distingue de los peligros del viejo hospital psiquidtrico; éste constituye un lugar
de encierro localizado; el psicoandlisis, por el contrario, funciona al aire libre”?3. Deleuze
es muy claro sobre el lugar del psicoandlisis en la produccién de subjetividad en el s.XX.
Plantea ademas alli como el psicoanalisis nos habla mucho de lo inconsciente para
concebirlo como un parasito de la conciencia. Esta puntualizacién me parece super
interesante; tal vez podamos decir algo mas sobre el final, pues da en el clavo de lo que
intento pensar.

La segunda propuesta: “el psicoandlisis es una mdquina completamente
montada, constituida para impedir que la gente hable.”?*

Dird que cuando alguien se psicoanaliza parece que habla mucho, pero lo hace
frente a la maquina psicoanalitica que esta hecha para suprimir las condiciones de una
verdadera enunciacion; enfatizara “Se diga lo que se diga, se estd atrapado en una
especie de torniquete, de mdquina interpretativa”?>.

En la tercera propuesta avanza un poco mas, dice: “el psicoandlisis procede de

esta manera porque dispone de una mdquina automadtica de interpretacion. La mdaquina

20 En su libro escrito con Guattari, E/ Antiedipo, se plantea una critica al método de la asociacién libre, el
cual nos llevaria constantemente a Edipo, en ese sentido “el surrealismo fue una vasta empresa de
edipizacion de los movimientos precedentes”. Pues su teorizacion de la maquina deseante, no funciona
por ligazones psiquicas del “aparato edipico”, sino por un conjunto de piezas distintas que funcionan
juntas. Eso lo encuentran en algunas maquinas dadaistas, donde las piezas se ligan en la ausencia de lazo.
21 Robert Castel, El psicoanalismo. El orden psicoanalitico y el poder, Nueva Visién, Argentina, 2014.

22 G. Deleuze, La isla desierta y otros textos, Pre-textos, Espafia, 2005.

23 [dem., p. 347.

24 [dem., p. 348.

25 [dem.

£y 11



interpretativa puede resumirse del modo siguiente: se diga lo que se diga, lo dicho quiere
decir otra cosa.”?®

Sin duda esta propuesta no seria pertinente para una “escucha lacaniana”-con
toda la generalizacidn que eso implica- ya que como practica del decir, lo importante es
lo que estd en juego en lo que se dice, o asi lo entiendo, al estilo estoico.

Las otras propuestas son gigantes, tocan el libro de Castel, y la lectura Freudo-
Marxista de la época, recomiendo su lectura pues, me parece, abre a un trabajo
interesante.

Volvamos a la postura de Tzara para contraponerlo con los dichos de Maurice
Nadeau, en su Historia del surrealismo?’. Dice de Freud: “Un sabio psiquiatra de Viena,
provisto de wuna linterna sorda trata de recorrer ese laberinto oscuro. Sus
descubrimientos son tan escalofriantes que el burgués interrumpido en su digestion se
escandaliza”. “Linterna sorda” en el sentido, entiendo yo, de haber explorado otro
método para escuchar lo que se decia. También podemos actualizarlo y traer a la escena
algo del escuchar menos, cuando se toma el sesgo de la comunicacién se escucha poco;
ser un poco sordos no esta mal. Me gusta la construccion de la frase como si fuera un

sintagma surrealista.

Apuntes sobre los sueiios

Volvamos a aquellas afinidades y diferencias dentro de los movimientos que
comentabamos a propdsito del decir de Benjamin.

En la frase “La historia del suefio aun estd por escribirse” da cuenta de que no
hay una verdad sobre el tratamiento de los suefios y tanto el psicoanalisis como el
surrealismo hicieron sus caminos; diversas maneras de entender qué se juega en esa
experiencia. En éste sentido, recuerdo la frase célebre de Saint-Pol-Roux que colgaba en
la puerta de su cuarto al irse a dormir, “El poeta trabaja”. De nuevo aqui la diferencia
de caminos, de experimentacion. Si Saint-Pol-Roux afirma que el poeta trabaja, Freud
hablara del Trabajo del suefio. Se me hace hermosa esta propuesta de sublevacién en

relacion a la produccidn fordista de la época.

26 {dem.
27 Maurice Nadeau, Historia del surrealismo, editorial Altamira, 1993, p. 22.

3 12



Tanto Freud como los surrealistas consideraban que los suefios eran la via regia
a lo inconsciente. Ahora bien, la diferencia estd en lo que entendian que era un suefio;
se podria decir que eran cosas distintas. Bretédn ha publicado varios suefios de él y de
sus compafieros en las distintas revistas que han formado; alli vemos que el suefio es la
descripcidn hecha con el menor retardo posible -apenas se despertaban-, escribian todo
lo que recordaran del suefio. Eso era un suefio surrealista. Lo que se decia en imagenes
y palabras en el suefio, lo dicho.

En cambio, para Freud, el suefio es lo que se relata del suefo, las sensaciones,
las imagenes, las palabras e incluye todas las asociaciones que produce el sofiante en
relacion. Las asociaciones del sofiante, escapando de la razén producen que la
interpretacion no se vuelva algo mecanico, que no se pueda hacer la traduccién en el
juego de esto es esto.

Esto nos lleva directamente a otro punto de diferencia. Los surrealistas
consideran que el suefio no comporta ningun residuo irreductible. Es posible descifrar
todo lo que dice un suefo, a partir de desplegar todas sus imagenes.

Freud habla del “ombligo del suefio”, nudo donde se detiene la posibilidad de
alcanzarlo con las representaciones. Alli se detiene la interpretacion.

Ambos generaron una manera de ver los suefios. De distinta forma trataron la
pregunta: ¢Qué es lo que hace visible un suefio?

Para los surrealistas los suefios eran valiosos por su contenido poético, por la
posibilidad de tomar contacto con lo inconsciente, de ver las imagenes que en estos
aparecen, y no menor, el lugar del deseo, para los surrealistas poder captar el deseo en
juego permite hacer del suefio el motor para transformar la realidad.

En 1900, Freud publica La interpretacion de los suefos, ubicando al suefio como
un acertijo, abriendo la posibilidad de ver un material que tras su interpretacion ilumina
la comprensidn de situaciones de la vida de las personas. El deseo tiene un papel central
pues el suefio seria el “cumplimiento de deseo”. Hubo que esperar cinco afos para que
Freud nos diga:

La interpretacion de los suefios, publicada en 1900, produjo entre mis colegas mas

“desconcierto” que “iluminacién”, y sé que vastos circulos de lectores se han contentado

3 13



con reducir el contenido del libro a una consigna -“cumplimiento de deseo”- que se

retiene con facilidad y se presta a cémodos abusos.?®

Este punto ameritaria un trabajo para entender qué pensaba Freud que no se
pudo ver por quedar encandilados con esta consigna.

Bretdn luego de los halagos hacia Freud hechos en el manifiesto, propone ciertas
criticas en Los vasos comunicantes; estamos en el afio 1932 -la traduccion de La
Interpretacion de los suefios tiene algunos afos de circulacidn-; alli cuestiona que sea
cada vez menos debatida y agrega “segun la cual el suefio es siempre la realizacion de
un deseo, es notable que haya habido un hombre que intenta realizar prdcticamente sus
deseos en suefios”.?® No olvidemos que en estos afios el movimiento surrealista se
encuentra en la fase politica, donde el postulado es que el deseo debe transformar la
realidad. Bretén establece entonces una continuidad, una ética en relacién al suefio que
lo liga a la accion y es en ese sentido que le critica a Freud la distincion entre “realidad
psiquica” y “realidad material”.

También es cierto que Freud, en la construccién de su teoria, ird desdiciendo o
dejando caer ciertas cuestiones; en relacidn a los suefios, por ejemplo, abandona toda
la formulacion que primeramente habia hecho Artemidoro con los suefios proféticos.
Dird Bretdn que se equivoca en este abandono: “considerar exclusivamente el suefio
como revelador del pasado es negar el valor del movimiento”°

La cuestion que sefiald6 no es menor; el tratamiento de los suefios vy
particularmente su relacion con el deseo es el punto a partir del cual se separan las aguas
entre el psicoanalisis y el surrealismo.

De todas formas, ambos movimientos concuerdan en la importancia de los
suefios y resaltan la experiencia del suefio como fundamental; experiencia que abre la
posibilidad de que la vida cambie a partir del trabajo sofiante.

Otra deriva a modo de comentario: el punto del suefio en su caracter social-
politico. Aln no estd confirmado si es que hubo algin vinculo o contacto con los

surrealistas, pero Charlotte Beradt estuvo en Paris en los afios 20. En 1966 se edita su

28 Sigmund Freud, El chiste y su relacién con lo inconsciente, Amorrortu, Tomo VIII, 1993, p. 153.
2% André Bretén, Los vasos camunicantes, Editorial Siruela, Espafia, 2005, p. 13.
30 {dem., p. 20.

&3 14



libro El tercer Reich de los suefios, en el que aparecen mds de trescientos suefios
recolectados en los comienzos del régimen nacionalsocialista en Alemania, entre 1933
y 1939.

En este verdadero “trabajo de suefios” éstos cumplen otra funcién, como ella los
nombra son “diarios nocturnos”. Lo producido en el suefio no es ajeno a los
acontecimientos sociales. Parafraseando a Gustavo Castellano3! el trabajo realizado por
Beradt pone en cuestidn la division en categorias estancas -el yo /lo social- cuando quiza
la cuestidn tenga otra complejidad, mas aproximada a entenderse como una banda de
Moebius, en la que en rigor no hay cara interior ni cara exterior.

En ese sesgo un grupo de investigacién de Rosario publicé el afio pasado La
pandemia de los suefios: un archivo onirico del Covid-19%?, donde plantean a los suefios

cumpliendo la funcidn de sismdégrafo de su época.

¢Qué psicoanalisis?

Foucault en su curso sobre el poder psiquiatrico ubica al psicoanalisis dentro de
lo que denomina la funcidn-Psy, {esta denominacion qué nos obliga a reflexionar
sobre nuestras practicas? ¢ Qué saber se produce en psicoanalisis? y équé funcion
cumple?

El psicoandlisis como unidad no existe, lo que existe son distintas practicas,
formas de teoria-prdactica; entonces éa qué psicoanalisis se dirigen las palabras de
Foucault? En respuesta, me es facil ubicar ciertas practicas, por ejemplo la de la
psicopatologia instalada en la clinica; no es sin consecuencias. En los momentos donde
los conceptos se instalan en la escucha, también cuando la psicologizacién da sentido a
los acontecimientos clinicos, cuando el psicoanalisis se acerca a la ciencia, etc.

Es con esos hilos donde entiendo que lo inconsciente es tomado, como dice
Deleuze, como parasito de la conciencia, aparece el saber como poder, como captura.

Pero lo que me parece interesante es qué pasa dentro del psicoanalisis y si es
como decian Deleuze, Foucault, Castel, etc. hace 50 afios, o si es posible retomar en ese

punto algo del lugar que le dieron los surrealistas a lo inconsciente, en el sentido de la

31 Gustavo Castellano, Revista de psicoanalisis Ndcate N 6, Montevideo, 2020, p. 107.
325oledad Nivoli, S. Secci, L. Brieza, F. Castro, V. Farruggia, F. Harraca, J. Varela, La pandemia de los suefios,
CEPE, Rosario, 2024.

£y 15



experiencia, de la produccién. Un psicoandlisis que albergue una experiencia, una
practica del decir, una practica de las afecciones. Que tenga un lugar preponderante la
experiencia de lo inconsciente, donde no quede en el lugar del parasito de la conciencia,
a veces se escucha: “los analisantes no suefian como antes” ahi cabe preguntarse si no
se esperan los suefios de la teoria, mas que acoger la experiencia del sofiante.

Entonces volvamos a la pregunta inicial.

¢El psicoanalisis serd surrealista o no serd? Esta pregunta esta ubicada en esos
puntos, esos puntos que permiten pensar qué lugar ocupa la hipdtesis de lo inconsciente
en la experiencia analitica.

Ademas, la pregunta resuena al menos con dos series:

La primera serie podriamos decir que comienza con la ultima frase de Nadja, la
novela de André Bretdn escrita en 1928, que dice “La belleza serd convulsiva o no
serd”.?3

La segunda un comentario de Michel Foucault, en Theatrum Philosophicum
escrito en 197034, donde dice “Pero, tal vez, un dia, el siglo serd deleuziano”.

En 1978 Foucault da una entrevista en la que dice:

Permitanme una pequefia correccidon. Pueden imaginarse el clima de controversia que se
vivia en Paris. Recuerdo muy bien el sentido en que utilicé esa frase. Pero la frase es ésta:
por el momento -esto era en 1970- muy poca gente conoce a Deleuze, unos pocos
iniciados comprenden su importancia, pero puede llegar el dia en que “el siglo serd
deleuziano”, es decir, “el siglo” en el sentido cristiano del término, la opinion comun
frente a la élite, y yo diria que eso no impedird que Deleuze sea un fildsofo importante.
Fue en su sentido peyorativo en el que utilicé la palabra “siglo”. Si, Deleuze es alguien muy
importante para mi. Klossowski, Bataille, Blanchot han sido todos muy importantes para
mi. Y me temo que no he escrito lo suficiente sobre la influencia que deben haber tenido
en mi. Creo que lo he hecho mas por timidez que por ingratitud. Digo por timidez, porque
considero que su obra literaria o filosofica es tanto mas importante que lo que yo pueda
hacer, que me parece de mala educacién realzar lo poco de lo que intento hacer,

poniéndolo bajo el signo, bajo el epigrafe de sus nombres como uno se protege de alguna

33 André Bretén, Najda, Gallimard, Paris, 1964.
34 Michel Foucault, Theatrum Philosophicum, Anagrama, Barcelona, 1995, p. 3.

3 16



divinidad, y yo no quiero protegerme, y menos de personas a las que considero

demasiado importantes para convocarlas a mi patrocinio.>®

De estas dos series Jean Allouch produce una primera sintesis, lanzando una
apuesta, enfatizando “El psicoandlisis sera foucaultiano o no serd”.

Esta declaracién aparece en el libro El psicoandlisis, una erotologia de pasaje, ahi
se redne un seminario que Allouch brindd en Cérdoba en 1997, que esta publicado por
Litoral, donde encontramos un capitulo que se llama, Continuacion Parisina. Alli
podemos leer la declaracion escrita de esta manera “la posicion del psicoandlisis, digo,
serd foucaultiana o el psicoandlisis no serd mds”. Esto tuvo cierta controversia en el
momento de ser formulado. En esas coordenadas, dice Allouch que “quiere decir pues
en primer lugar que tenemos a cargo hacer que Lacan alcance a Foucault’3®. En ese
tiempo, entendia que habia varios puntos en comun en la investigaciéon de Lacan y de
Foucault, pero que Foucault le llevaba cierta ventaja en su aproximacion a la erotologia.

Diecisiete afnos después, en el 2015, es invitado a un Coloquio: Foucault y el
psicoandlisis y alli hizo una intervencién que se llamé “El psicoandlisis serd foucaultiano
o no serd” donde retomo esa declaracion.

Alli hizo un recorrido sobre la vecindad entre Foucault y Lacan donde lo que
ambos “rechazan entonces no son solamente las vias psiquidtricas y psicoldgicas de la
normalizacion, ni solamente la exigencia equivoca de un pensamiento sistematizado,
[sino que] rechazan también al sujeto fenomenoldgico donante de sentido” 3’

En este trabajo me resulta interesante ver el matiz de corrimiento en relacién a
gué es ese “serd foucaultiano”, dice:

El psicoanalisis serd ‘Foucaultiano” desde el momento en que haya sabido poner un
término a esa mezcla teratoldgica de dos metodologias que persisten en ella (hacemos
como si “clinica” tuviera el mismo sentido en la psiquiatria y en el psicoandlisis). “Michel

Foucault” es, para dentro del psicoandlisis, el hombre de una linea divisoria de aguas.>®

35 La scéne de la philosophie, "Tetsugaku no butai" ("La scéne de la philosophie"; entretien avec M.

Watanabe, le 22 avril 1978), Sekai, juillet 1978, p. 589. Tomo Il de Dits et écrits. Gallimard 1994, Paris.
36 Jean Allouch, El psicoandlisis una erotologia de pasaje, Litoral, Argentina, 1998, p. 183.

37 Ver en: «El psicoandlisis sera foucaultiano o no serd» (Jean Allouch, 2015) — Revista Nacate

38 {dem.

£y 17


https://www.revistanacate.com/articulos/el-psicoanalisis-sera-foucaultiano-o-no-sera-jean-allouch/

Poder ver qué se juega en los distintos momentos de esta declaracién nos
permite ver en qué problematicas la hizo intervenir Allouch; desde el lugar de Eros en la
experiencia analitica hasta la separacién psiquiatria - psicoanalisis que es necesario
introducir en nuestras practicas por las consecuencias que conlleva. Es una féormula
categoérica sin duda, y tiene algo de prescriptivo, pero a su vez da en el clavo.

Para ir concluyendo, Maurice Nadeau comenta “los surrealistas se dieron cuenta
de que tratar de cambiar la vida, su propia vida individual, es quebrantar los
fundamentos del mismo mundo”. Esto resuena en cdmo entiendo el analisis.

En los Prolegémenos a un tercer manifiesto del surrealismo o no, en 1942, Bretén
hace una observacién que me parece muy importante. Parafraseandola dice: “Esta
observacion estd dedicada a quienes ignoran que sdlo puede existir una gran expedicion
en el dominio del andlisis cuando se emprende con riesgo de la propia vida” 3°

Bastante exagerada, pero en algun punto tocaria algo de la frase de Bataille de
“arriesgar lo imposible”. Algo de lo que se puede jugar cuando uno emprende un
analisis, no es sin poner en riesgo la propia vida.

¢Como recibir algo de eso cuando alguien demanda un analisis?

Traigo a colacion la ultima frase de Una ola de suefos, texto de Aragdn que
funciona como contrapunto del Manifiesto surrealista:

“éQuién esta ahi?

Ah muy bien: hagan pasar al infinito”.

39 Confrontar con: André Bretdn, Manifiestos del surrealismo, Argonauta, Buenos Aires, 2021, p. 184.

3 18



